El Peyote: mas alla de la eficacia simbdlica
Por: José de la Luz Mota Pérez
1. El origen.
La palabra Peyote, es un nahuatlismo que proviene de la voz nahuatl peyotl (). En
la actualidad los tarahumaras lo llaman ciguri; los tepehuanis, kamaba; los
huicholes, hikuri; los coras, hualari; y los comanches, wokow, a la planta seca se

le conoce como botdn de peyote.

En la historia general de las cosas de la Nueva Espafia, Sahagun (1999) refiere:
"Hay otra hierba, como tunas de tierra, se llama péyotl, es blanca, se encuentra en
el norte del pais; los que la comen o beben, ven visiones espantosas o irrisibles:
dura esta intoxicacion de dos a tres dias y después se quita; es comun manjar de
los chichimecas, pues los mantiene y les da animo para pelear y no tener miedo,
ni sed, ni hambre y dicen que los guarda de todo peligro”". En otro lugar
(Sahagun,1999;600), menciona que los toltecas y los teochichimecas conocian el
uso del peyote por lo menos dos milenios antes de la llegada de los europeos.
Segun C. Lumholtz (1986), estima que se puede rastrear a mas de tres mil afios,

ya que es un simbolo que aparece en elementos rituales.

En la mitologia huichol, existe desde el comienzo del mundo, cuando el Sol salié
por primera vez en Wiricuta (Benitez, 1999; Neurat, 2001). El consumo del peyote
en México y Norteamérica, se mantenido a pesar de la controversia, persecucion y
represion, sobreponiéndose a la imposicion de creencias y costumbres. Los
pueblos que lo emplean ancestralmente con fines rituales y curativos son: coras,
huicholes, tarahumaras, tepehuanes y varias tribus estadounidenses. Las culturas
de tradicion religiosa mesoamericana, consideran que la planta contiene al Dios y
el consumo los hace entrar en contacto con lo sagrado, que al ser delicado, se
impone una purificacion previa, en caso contrario los dioses enviaran castigos al

transgresor.

El peyote crece en conjuntos llamados "manchas", al abrigo de arbustos

(Gobernadora), y de otras plantas con puas que lo protejan de las heladas y de los



depredadores. Es un cacto de color verde grisdceo cuyas raices en forma de cono
se hunden de cinco a 20 cm en la tierra. Su crecimiento es lento, requieren mas

del5 afos para llegar a la madurez. Su diametro oscila de 2 a 15 cm.

El peyote puede tener entre cinco y 18 meristemas, mejor conocidos como gajos.
A los que tienen cinco se les conoce como venaditos o "estrellas". Se supone que
son buscados, por contener el nimero sagrado cinco, que significa totalidad.
Puede florear de una a siete veces al afio; las flores blancas con una aureola
rosdcea, miden de dos a tres cm. Se recomienda, recoger antes de la temporada
de lluvias (antes de la floracion), cortdndose al ras del suelo, para que la raiz surja
un rebrote. Cuando se seca, se encoge y adquiere un color gris oscuro, entonces

se le conoce como "boton de peyote".

El peyote (Lophophora wiliamsii) es una planta rica en alcaloides. A la fecha se
han identificado méas de 50, entre los cuales tenemos: peyotina, anhalina,
anhaloidina, anhalinina, anhalonina, lofoforina y la mezcalina que fue aislada en
1896 por el farmacélogo Artur Heffter, identificando la cadena como: 3,4,5-trime-

toxi-feniletil-amina.

Mezcalina

2. Formas de uso

En estado natural los gajos del peyote se mastican solos o en compafiia de algin
liquido, preferentemente jugos citricos pues su sabor es amargo. Cuando el cacto
se deshidrata retiene la mezcalina indefinidamente y puede reducirse a polvo para

prepararse en té o afladirse a un jugo de fruta.

La mezcalina pura se administra por via oral o intravenosa. Los efectos del peyote
ingerido crudo o seco, al igual que el de la mezcalina por ingesta, comienzan entre
60 y 90 minutos después de la ingestion y duran entre 7 y 12 horas. Los efectos

de la mezcalina inyectada comienzan entre los 10 y los 20 minutos.



La mezcalina actta en los receptores cerebrales ocasionando alteraciones en la
conciencia y en la percepcion, principalmente a nivel visual. Aunque gran parte de
los efectos se deben a la mezcalina, otros alcaloides contribuyen a que la

experiencia con Peyote sea diferente a la de la mezcalina pura.

3. Usos terapéuticos

En su estudio etnobotanico de la Nueva Espafia, Francisco Hernandez (1888),
encontr6 que ‘"proporciona alivio cuando se aplica machacado en las
articulaciones doloridas". En la actualidad médicos herbolarios suelen macerarlo
en alcohol (Tepe) y utilizarlo como remedio contra el reumatismo. Los huicholes
afirman que "si el peyote se usa correctamente, todas las demas medicinas son
superfluas”. Se ha demostrado que el extracto de peyote tiene actividad

antibiotica, justificando su uso para tratar heridas y como analgésico.

4. Efectos

Provoca en el cerebro modificaciones funcionales prodigiosas, por la
concentracion de los pensamientos, esto acontece bajo formas particulares e
inesperadas, que el experimentarlo te transporta a un nuevo mundo de
sensibilidad e inteligencia. El juego caleidoscépico de visiones coloridas, es de
indescriptible belleza, se perciben destellos y centelleos de colores, cuya
intensidad y pureza desafian cualquier descripcion. Frecuentemente las visiones
llevan una secuencia que va de figuras geométricas a objetos extrafios y

grotescos, cuyas caracteristicas varian de un individuo a otro.

De acuerdo con la experiencia, de diez entrevistados, hay elementos comunes: “la
primera vez, queria que fuera perfecta en cada detalle, asi que la planeé tan
cuidadosamente como pude. Mi acompafiante y yo decidimos dormir parte del dia
para estar alerta por la noche, escogimos una noche de luna llena para no usar
lampara. A las nueve de la noche cada uno ingirié un litro de té, mezcla de
chocolate y peyote, caminanos rumbo los cerros, una hora después, cuesta arriba,
cerca de los arboles tuve la sensacidbn de que seria descortés pasar sin

saludarlos. En esos momentos, los arboles y yo estdbamos en esta tierra juntos,



ademas senti que existia un vinculo entre nosotros. La conciencia de estar vivo

me parecia suficiente para ser feliz.

Mi ego, disminuy6 pues me sentia una pequefia parte del universo. Estaba en la
tierra para vivir, para experimentar, para aprender. El mundo alrededor mio era un
lugar sagrado, que debia ser reverenciado y respetado. Era como un nifio que
estaba aprendiendo todo de nuevo. Podia sentir la rotacion de la tierra sobre su
propio eje. En algun punto, inicio la retrospectiva, era como si mi mente estuviera
tratando de encontrar el significado de la experiencia completa. Intuia que la
experiencia tenia un gran significado y no estaba siendo capaz de captarlo en su

totalidad. El mundo esta tan lejos de Dios.

Un efecto remarcable es la extrema empatia que se siente por todas las cosas: las
estrellas, las piedras, las flores, los insectos. Terminé la experiencia sintiendo que habia
pasado por muchas cosas, que habia logrado algo importante. Me sentia libre y

despejado. Seis afos después supe que lleva su tiempo comprenderlo...”

En otras ocasiones, se vive el mal viaje, pues no estd descartado. Asi la
personalidad autoritaria, la paranoica, la depresiva u obsesiva, la pusilanime y la
ambivalente tienden a asimilar mal algunos elementos de la experiencia. Si
consideramos que a nivel fisico, tras la ingestion aumenta el ritmo cardiaco y
respiratorio, las pupilas se dilatan y ocasionalmente se experimentan nauseas y
vomito debido al sabor amargo del cacto. Puede presentarse también un dolor de
cabeza pasajero. Sin embargo, no hay reportes sobre dafios ocasionados por el

consumo de peyote.

Hay que agregar, que la tolerancia es practicamente nula si las dosis se espacian
un mes como minimo. Solo tras afos, la dosis puede doblarse o triplicarse. No hay

indicios de que el consumo de peyote genere adiccion fisica o psicoldgica.



5. La eficacia simbolica

Lo que voy a presentar a continuacién, es el resultado de la reflexion sobre la
relacion y semejanza observada en diferentes rituales y la ingestién de peyote sin
la forma ceremonial. En diversos casos etnograficos, se distinguen formas
intermedias, entre el ritual, la practica shamanica y el consumo sin prescripciones

de mezcalina.

Cada una de las formas mencionadas tiene modos expresarse y culmina con
manifestaciones emotivas. Que son como un oximoron (armonizar dos conceptos
en una sola expresion, por ejemplo un instante eterno), es decir, tienen un caracter
contradictorio que posibilita su transmision y permite su transformacion. Sin

embargo, cada una de estas practicas, esta polarizada.

Asi los marakames no estadn encerrados en sus comunidades, ni tampoco estan
los jipis de los 60s y 70s que después de la publicacion de las ensefianzas de Don
Juan, salieron a buscarlo hasta debajo de las piedras. Posteriormente Castafieda
en la introduccion del Viaje a Ixtlan reconoce que el uso de plantas de poder es

sOlo para lograr una iniciacion con rapidez y luego no es necesatrio.

La eficacia simbdlica, fue descrita por Levi-Strauss, después de la lectura del
articulo Voodoo Death, pues llama la atencion sobre los efectos fisioldgicos del
miedo por haber roto un tabud, y como se deteriora la salud del implicado hasta

morir. Fendmeno que se repite en sociedades tradicionales.

Los temores y sentimientos negativos tienen una actividad en el sistema simpatico
(amigdalas), con modificaciones organicas, disminuye el ritmo cardiaco, el
individuo se niega a tomar alimentos y bebidas. Asi los enfermos de angustia
intensa mueren. Segun Strauss no hay razones para dudar de la eficacia de
ciertas practicas, que implican la creencia en la magia, ya que se presenta en tres
aspectos:

a). La creencia del “hechicero” en la eficacia de sus técnicas.
b). La creencia del enfermo o la victima en el poder del “hechicero”
c). La confianza del enfermo o victima y la opinién de la sociedad.



La sociedad observa la relacion brujo-enfermo (o victima), cuando el paciente o la
victima ha aceptado su condicion, se producen los trastornos homeostaticos, sus
mecanismos son:

a). La excrecion de desechos producidos por la degradaciéon de aminoacidos que
regulan la composicion quimica de los fluidos corporales

b) La regulacién de la temperatura (equilibrio entre la ganancia y perdida de calor)

c) El sistema inmune, pierde la capacidad de distinguir a invasores.

Por tanto la homeostasis bioldgica es la organizacion y funcién de los individuos
que tiende hacia un equilibrio, aunque todos los componentes estan en constante

cambio.

La cura “shamanica” se puede explicar, cuando se extrae por succion, del cuerpo
del enfermo, un objeto patoldgico (animales, flechas, vidrios, cabellos, piedras,
monedas), cuya presencia explica el estado mérbido. Asi el sanador presenta una
cosa ajena al cuerpo y que habia ocultado en su boca antes de iniciar la cura.
Straus concluye que la situacion magica es un fenbmeno de consenso, en el cual
el grupo reconoce poderes excepcionales y otorga privilegios, pero de los cuales

exige satisfactores adecuados. Lo que permite objetivar estados subjetivos.

En algunos casos el poder personal sobre pasa al comunitario y le permite a la
sociedad acusar de brujeria o incluso del cambio climatico a los “shamanes”.
¢, Cual es la parte de credulidad y cual es la parte de critica? Por eso el “hechicero”
es un hombre méas dentro del grupo ya que tiene que sembrar, cazar y elaborar

artesanias, para subsistir.

6. ¢, Pude existir cura sin intervencion del shaman?

Regresemos a la ingesta de Peyote, después de dos horas, se presenta ante
nosotros la historia del cosmos, pero también hay una historia personal, que en
este momento se escribe con nuestra verdad y no por tipos detrds de un escritorio.

Te miras y no puedes presumir de libertad, claudicas en el umbral de la



conciencia, pasan los minutos y el hikuri te dice: “puedes recorrer mil caminos
hasta encontrarte, puedes navegar los mares celestes, puedes contar historias,
sonreir, llorar, puedes viajar y ademas hay muchas formas de mitigar tu dolor, de

confesar tus errores, de olvidar”.

Tu cuerpo queda tirado y te preguntas a donde iras a parar, te auto exilias del
mundo, para encontrar la ruta de regreso al Sol, nuestro Sol; buscas al silencio
para hablar con él, pero su voz no esta en tus suefios. Hay laberintos, hay
recuerdos vacios, hay andréginos, hay desiertos que cruzar, hay polvo, las puertas
del cielo se cierran y se abren como las simpleglades. La geometria cdsmica se
quebré y enmudecieron los cantos, despiertas en el suefio de un loco. Viajas a la
region del silencio, te das cuenta que somos espejos de la mentira de todos. El
tiempo, aquel anciano se arrojo a los abismos. Perdido, sin rostro, ni corazon, a
merced del olvido. Oimos el crujir del cielo, escuchamos las estrellas tintinear, el
fin del mundo nos sorprendio. Vemos a los magos del agua, del fuego, del aire, en

la cima del mundo. Cuentas los dias, los afios y los siglos espirales del infinito...

En el mal viaje puedes andar en los jardines negros de la muerte, por los crueles
laberintos, vagar en los desiertos, rasgar los muros del inframundo. Y Luego te
das cuenta que puedes resistir el hambre, la guerra, la desolacion, la
discriminacion y la traicion. Todo para aprender a perdonarte por tus errores, por

violar las leyes del destino, pues podemos morir por todo y por nada...

Te preguntas quien disefio el corazén, quien invento los suefios y la razon, quien
disefio los ojos y el universo, la sangre, las piedras, la ilusién y el medio; la risa,
las lenguas, la esperanza y el destierro, quien invento el crimen, la traicion, la
mentira y la medicina, el hambre, la maldicion, la discriminacion, la ternura, la
represion, la envidia, el ego, la musica y la pasion, quien invento a Dios... Qué
sabe el Papa del cielo?; ¢Qué sabe el hombre de ciencia?; ¢Qué sabemos de la

verdad del universo?”

Lo anterior queda comprendido en la introspeccién, que es el proceso mediante el

cual observamos en el interior de nosotros mismos. Es una secuencia de auto



preguntas y auto respuestas, con relacion a una situacion especifica que se
presenta a lo largo de la vida. Se caracteriza por un didlogo desarrollado hacia

adentro.

Con el Hikuri como maestro desarrollamos, esta técnica, pues buscamos una
situacion favorable o negativa, con respecto a eventos pasados, presentes o
futuros. Luego seleccionamos algo especifico y se inicia una secuencia de auto-

preguntas y auto-respuestas con respecto a lo planteado.

El Hikuri te guia en las respuestas, te invita a sincerarte, aunque todas las
respuestas son validas, la persona debe tener una actitud de busqueda, de
indagacion, de investigacion, ademas de las auto-preguntas, si debe creer en lo
gue piensas. Al final se encuentra una conclusion, con algin sentido al esquema
psicoldgico de la personas. La conclusién sirve de situacion o pretexto para iniciar
otra introspeccion, o actuar de inmediato en la comprension y el perddn. La

introspeccion es un proceso de permanente busqueda.

La retrospeccion, es el examen de los acontecimientos del dia en orden invertido.
Durante la ingesta de mezcalina, esta préctica es de gran valor, en la asimilacion y
la expulsion de los sucesos indeseables de nuestra memoria. Otros términos

relacionados son la abreaccion y catarsis.

7. Conclusion

La cura en el complejo “shamanico”, se constituye de tres elementos indisociables,
a). El “shaman” que experimenta ciertos estados especificos de naturaleza
psicosomatica

b). La del enfermo, que logra o no una mejoria

c). La del publico que también participa en la curacion en una cohesién colectiva.
Estos se organizan en dos polos, uno formado por la experiencia del “shaman”
(donde las pruebas y las privaciones a las que se someten bastan para provocar
estados alterados) y el otro por el consenso colectivo. Las experiencias del

enfermo son el aspecto menos importante del sistema, con excepcion de los



curados. Sin embargo, no debemos olvidar que el “shaman” posee conocimientos
positivos y técnicas que pueden explicar su éxito, en los trastornos
psicosomaticos, el término define el proceso psiquico que tiene influencia en lo

somatico.

La medicina cientifica reconoce la importancia de los procesos emocionales en la
aparicion y desarrollo de algunas enfermedades, pero este extremo es dificil de
cuantificar y precisar por depender de factores y variables dificiles o imposibles de

estudiar con el método cientifico.

Los procesos psicosomaticos son: el rubor, es un hecho psiquico que conduce a
un cambio somético visible, la hipertension arterial, ante situaciones de peligro.
Las enfermedades a las que se atribuye factor psicosomatico son: hipertension
arterial, Ulcera péptica, sindrome de colon irritable, neurodermatitis, colitis

ulcerosa, tirotoxicosis, artritis reumatoide, asma bronquial.

Cuando no contamos con la ayuda de un especialista ritual, y decidimos ingerir
Hikuri, hemos de pasar por la introspeccion, en el plano mental es un modo de
curar lo negativo y entender lo positivo en nuestras vidas, en el plano fisioldgico,
algunos de los eventos traumaticos se manifiestan como procesos
psicosomaticos, es decir, el Hikuri cura la conciencia y este bienestar se

manifiesta en el cuerpo fisico.

De esta manera, la cura por ingesta de Peyote, esta mas alla de la eficacia
simbdlica, al restaurar la salud primero en el plano mental y luego en el cuerpo
fisico de quien lo ingiere, aun sin la ayuda del especialista ritual, guias o

“shamanes”.

Otra prueba es el caso de un mexicano con doble nacionalidad. En términos
étnicos, en Meéxico era mestizo, en términos estadounidenses, lakota; fue
condenado a 20 aflos de prisiobn, por transportar Hikuri y puso un centro

ceremonial lakota en el patio del penal, donde realizaba curaciones con temazcal



e ingesta de peyote. Al afio y medio de prision, fue liberado, después de haber

curado a altos funcionarios, presos, custodios y familiares.

De esta manera podemos decir que el Hikuri es la medicina del corazon. En otros

términos, esta méas all4 de la Naturaleza y la Cultura.

8. Bibliografia Basica

Benitez, Fernando, En la tierra magica del Peyote, ERA, México, 1999.
Castaneda, Carlos, Viaje a Ixtlan: las lecciones de Don Juan, FCE, México, 2001.
------- , El'lado activo del infinito, Punto de lectura, Espafia, 2002.

Descola, P., Antropologia de la Naturaleza, Lluvia, Pera, 2003.

------- , Las Lanzas del Crepusculo. Relatos jibaros. Alta Amazonia, FCE,
Argentina, 2005.

-------- , Par-dela la nature et culture, Gallimard, Bibliotheque des sciences
humaines, Francia, 2005.

Furts, P. y Salomén Nahmad, Mitos y arte huicholes, SEP-Setentas, México, 1972.
------- , 'Y Amguiano Marina, La endoculturacion entre los huicholes, INI, 1978,
México.

------- , Los alucindgenos y la cultura, FCE, México, 1980

Gonzalez, Torres Yolotl, Diccionario de Mitologia y Religion de Mesoameérica,
Larousse, México, 2003.

Hernandez de Toledo, Cuatro libros de la naturaleza y virtudes de las plantas y
animales, de uso medicinal en la Nueva Espafa, Imprenta Nacional, México, 1888.
Huxley, Aldous, Las puertas de la percepcion, Sudamericana, Argentina, 2001.
Kindli, Olivia, La jicara huichol: un microcosmos mesoamericano, CONACULTA-
INAH, México, 2000.

La Barre, Weston, El culto al peyote, Ediciones Coyoacan, México, 2002.
Levi-Strauss, Claude, “El hechicero y su magia”, en Antropologia Estructural,
Paidos, Esparia, 2001.

-------- , “La eficacia simbdlica”, en Antropologia Estructural, Paidos, Espafia, 2001.
Lopez, Austin Alfredo, Breve historia de la tradicion religiosa mesoamericana, IIA,
México, 1999.

Lumholtz, C., El arte simbdlico y decorativo de los huicholes, INI, México, 1981.
------- , EI México desconocido, INI, México, 1986.

Neurath, Johannes, Las fiestas de la casa grande, CONACULTA-INAH, México,
2001.

Palabox, Vargas, Miguel, Los huicholes a través de sus danzas, Editorial de
IMagisterio, México, 1974.

Sahagun, Fray Bernardino, Historia General de las cosas de la Nueva Espafia,
Porrua, México, 1999.

Schultes, Richard Evans y Albert Hofmann, Las plantas de los dioses: origenes del
uso de los alucinégenos, FCE, México, 2000.



